
____________________________________KI___________________________________ 

Kritische Theorie und        

künstliche Intelligenz    

Zur Dialektik eines verkannten     
Phänomens 

 
Alexander Schubert 

 
Zitation: Schubert, Alexander (2026): Kritische Theorie und künstliche Intelligenz. Zur Dialektik eines verkannten Phänomens, in: Kritiknetz 

– Zeitschrift für Kritische Theorie der Gesellschaft, Hrsg. Heinz Gess  
 

© 2026 bei www.kritiknetz.de, Hrsg. Heinz Gess, ISSN 1866-4105 

 

 

Als der Google-Manager Ray Kurzweil 2005 sein Werk The Singularity Is Near. When Hu-

mans Transcend Biology1 veröffentlichte, in welchem er prophezeite, dass in nicht allzu 

ferner Zukunft künstlich-intelligente technologische Systeme der menschlichen Intelligenz 

überlegen sein würden und damit potenziell die Herrschaft über die Menschheit ausüben 

könnten, stieß er zunächst auf großen Widerspruch. Abgesehen von einigen Techno-Apo-

logeten, die diese – von Kurzweil als „technologische Singularität“ bezeichnete – Vision 

enthusiastisch begrüßten, sowie von einigen wenigen Apokalyptikern, die damit das Ende 

der Menschheit herannahen sahen, war die große Mehrheit der wissenschaftlichen und ins-

besondere der philosophisch-soziologischen Communities der Meinung, dass diese trans-

humanistische Singularität ein sehr unwahrscheinliches Szenario darstellen würde. Die KI 

sei doch gar nicht intelligent, sie beruhe nur auf maschinellem Lernen und auf Datenver-

arbeitung mittels Wahrscheinlichkeitsrechnung und täusche mithin intelligentes Denken 

lediglich vor. Und statt diesem Phänomen – wie etwa Kurzweil es tut – mit Interesse und 

Respekt zu begegnen, dominiert eine herablassende Haltung nach dem Motto: Selbst In-

sekten oder Oktopusse hätten mehr Intelligenz als die KI.2  

 

1 Auf deutsch: Menschheit 2.0. Die Singularität naht, Berlin 22014. 
2 So etwa Johann Grolle im Interview in: DER SPIEGEL 37/2023 

http://www.kritiknetz.de/


__________________________________KI___________________________________ 

-2- 

 

Bei näherer Betrachtung zeigt sich jedoch, dass diese Position der „KI-Verächter“ (wie üb-

rigens auch die der „KI-Apologeten“) auf einem recht eindimensionalen Verständnis von 

Intelligenz beruht. Sie ignoriert nämlich die eigentümliche Dialektik, die dem Phänomen 

„Intelligenz“ – der künstlichen wie auch der natürlichen – zugrunde liegt. Und gerade im 

Umfeld der Kritischen Theorie, von der man eine Aktualisierung der „Dialektik der Aufklä-

rung“ im Hinblick auf KI erwarten würde, ist es erstaunlich still in Bezug auf diese Thema-

tik. Man beschäftigt sich lieber mit Retro-Themen wie dem Nominalismusstreit, wie etwa 

die aktuelle – zweifellos spannende – Debatte um Karl Heinz Haag zeigt.3  

Seit leistungsstarke Large Language Modelle (LLMs) wie ChatGPT, DeepSeek, Claude, Ge-

mini u.a. weltweite Verbreitung und erstaunliche, wenn auch nicht immer korrekte Ergeb-

nisse erzielen, wird die aktuelle Diskussion um KI vor allem von den Kognitionswissen-

schaften und den politischen Debatten über Ethik und (Urheber-)Recht dominiert, in der 

Philosophie auch noch von Vertretern aus dem Umfeld des Pragmatismus und der analyti-

schen Philosophie.  

Dabei gäbe es genügend Ansatzpunkte für eine kritische Theorie künstlicher Intelligenz: 

Benjamins dialektische Analyse der technischen Reproduzierbarkeit von geistigen Erzeug-

nissen (am Beispiel der Kunst), Horkheimers Kritik der instrumentellen Vernunft, Adornos 

negativ-dialektische Metakritik der Erkenntnistheorie, – und nicht zuletzt Hegels Philoso-

phie des Geistes.   

 

Benjamins bahnbrechende Einsicht 

Beginnen wir mit Walter Benjamin. Als dieser im Jahr 1936 seinen Aufsatz Das Kunstwerk 

im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit veröffentlichte, beschrieb er damit den 

Prototyp einer technologisch bedingten Disruption in der Produktion kultureller Erzeug-

nisse, welche gravierende Auswirkungen auf die gesellschaftliche Rezeption von Kunst und 

letztlich auch auf Verhaltensweisen innerhalb der sozialen und politischen Verhältnisse hat. 

Die bahnbrechende Einsicht Benjamins ist nicht nur die Analyse der ambivalenten Auswir-

kungen der technischen Reproduktion auf die Rezipienten, sondern vielmehr die Tatsache, 

dass dadurch auch das Verständnis von Kunst überhaupt, und gerade auch der traditionel-

len Kunstformen, völlig neu zu bewerten ist. Durch technologische Veränderungen im 

 

3 Vgl. https://www.kritiknetz.de/ideologiekritik/1598-zwischen-metaphysik-und-moderne-karl-heinz-haag 

https://www.kritiknetz.de/ideologiekritik/1598-zwischen-metaphysik-und-moderne-karl-heinz-haag


__________________________________KI___________________________________ 

-3- 

 

Produktions- und Reproduktionsprozess entsteht ein neuer Blick auf die Kunst generell, es 

wird ein ganzer Kosmos scheinbar feststehender Wahrheiten infrage gestellt, und Begriffe 

wie beispielsweise „Echtheit“, „Original“ etc. verlieren ihren Sinn. Zusammenfassend be-

schreibt er dies als „Zertrümmerung der Aura“. Benjamin sieht dies zwar einerseits kritisch, 

konstatiert jedoch auf der positiven Seite auch ein emanzipatorisches Potenzial: einen „ka-

thartischen Effekt“, der mit der „Liquidierung des Traditionswertes am Kulturerbe“ verbun-

den ist, das heißt mit der Emanzipation „von seinem parasitären Dasein am Ritual“.4 

Ganz gleich wie man zur Zertrümmerung der Aura steht – Adorno etwa hat gegen Benjamin 

emphatisch an dem Konzept des auratischen Kunsterlebnisses festhalten wollen, und sei 

es nur als das uneingelöste Versprechen von Glück und als Kontrapunkt zur kommerziali-

sierten Kulturindustrie –, nach Benjamin führt kein Weg daran vorbei, dass die Aura keine 

intrinsische oder göttlich verliehene Eigenschaft des Kunstwerks ist, sondern historisch 

konstituiertes Ritual von Produktion und gesellschaftlicher Rezeption, welches auch soziale 

Herrschaftsverhältnisse oder Emanzipationsbestrebungen beinhaltet. 

Eine ähnliche Dialektik wie Benjamin seinerzeit bei der Kunstproduktion beobachten wir 

heute im Bereich der Denkproduktion, nämlich der technischen Reproduzierbarkeit von 

Intelligenz. Und hier müsste eine kritische Theorie die gleiche Dynamik wie bei der Kunst-

produktion in Betracht ziehen. Die Frage ist, ob der Siegeszug der künstlichen Intelligenz 

nicht ebenso zur Entmystifizierung menschlicher Intelligenz beiträgt. Die der menschlichen 

Intelligenz zugeschriebene Einzigartigkeit geriete damit bedenklich ins Wanken. Und somit 

verwundert es nicht, dass seit Beginn der Entwicklung von Maschinen, Computern oder 

Robotern etliche Wissenschaftler alles darangesetzt haben, die vermeintliche Aura des 

menschlichen Denkens gegenüber den Herausforderungen durch künstliche Intelligenz zu 

verteidigen.  

    

Wissenschaftler im Abwehrkampf 

Bereits seit den 1950er Jahren befinden sich die Geisteswissenschaftler als Sachwalter des 

vernünftigen Denkens im Abwehrkampf gegen jegliche Ansätze, welche künstlicher Intel-

ligenz potenzielle kognitive Fähigkeiten oder gar menschenähnliche Eigenschaften zu-

schreiben. Der Sprechakttheoretiker, Mathematiker und Linguist Jehoschua Bar-Hillel in 

 

4 Walter Benjamin, Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit, in: Ders., Gesammelte 
Schriften (GS), Bd. I.2, Frankfurt am Main 1974, pp. 431-508, hier: p. 440, p. 439, p. 442. 



__________________________________KI___________________________________ 

-4- 

 

den 1950er oder der Existenzialist und Heidegger-Schüler Hubert L. Dreyfus in den 1970er 

Jahren bemühten sich um die Abgrenzung der KI zur menschlichen Intelligenz, indem sie 

aufzuzeigen versuchten, zu was Computer oder Maschinen (immer noch) nicht in der Lage 

sind. So hat etwa Dreyfus 1972 ein Buch mit dem Titel What Computers Can’t Do: A Cri-

tique of Artificial Reason veröffentlicht, zwanzig Jahre später eine Neuauflage unter dem 

Titel What Computers Still Can’t Do. Aber auch heute sind ungeachtet der enormen tech-

nischen Fortschritte in den letzten fünfzig Jahren die meisten Philosophen immer noch der 

Ansicht, dass sich an der grundsätzlichen Einschätzung nichts geändert hat. Brian Cantwell 

Smith sagt etwa, künstliche Intelligenz sei „nowhere near developing systems that are 

genuinely intelligent“.5 Emily Bender spricht gar über LLMs als „stochastische Papageien”,6 

die nicht selber denken, sondern einfach nur gegebenen Input nachplappern.  

Neuerdings wird in der Philosophie vermehrt versucht, die Unmöglichkeit einer „starken“ 

KI nicht nur empirisch nachzuweisen, sondern auch philosophisch zu begründen. Anton 

Friedrich Koch etwa, ein Philosoph, der Hegelianismus, klassische aristotelische Logik, ana-

lytische Philosophie und Hermeneutik zu einem „Hermeneutischen Realismus“ verbindet, 

bezieht sich auf Quine, Sellars, Chalmers und Co. Er vertritt die These, dass KI – zumindest 

die „starke, d.h. menschenähnliche KI“ – kein denkendes Bewusstsein entwickeln kann, 

dies sei eine logische Unmöglichkeit.7 Auch im Umfeld der Kritischen Theorie  wird diese 

Position nicht infrage gestellt. Feige etwa, der in seiner jüngsten Publikation Kritik der 

Digitalisierung laut Klappentext den Anspruch verfolgt, einen „systematischen Entwurf ei-

ner kritischen Theorie der Digitalisierung“ vorzulegen, geht bei seiner Einschätzung künst-

licher Intelligenz nicht über die bekannten Argumentationsmuster hinaus,8 genauso wie 

Günther Mensching, für den die Digitalisierung generell einen Sündenfall der Vernunft dar-

stellt.9. Einzig der Crossover-Hegelianer Robert Brandom hat einen differenzierteren 

 

5 Brian Cantwell Smith, The Promise of Artificial Intelligence: Reckoning and Judgement, Cambridge/Ms. 2019. 
6 Emily M. Bender, On the Dangers of Stochastic Parrots: Can Language Models Be Too Big?, in: FAccT’21: 

Proceedings of the 2021 ACM Conference on Fairness, Accountability, and Transparency, New York 2021, pp. 610-
623. 
7 Anton Friedrich Koch, Artificial Intelligence and the Problem of Consciousness, Introduction, 2024, p. 8.      
https://www.academia.edu/113325577/Artificial_Intelligence_and_the_Problem_of_Consciousness_New_Ver-
sion. – An anderer Stelle habe ich gezeigt, dass dieser „Beweis“ der logischen Unmöglichkeit auf einem Zirkel-
schluss beruht. Vgl. Schubert, Intelligenz im Zeitalter ihrer technischen Reproduzierbarkeit, in: Revista Eletrônica 
Estudos Hegelianos Vol. 22, Nr. 40, p. 69. https://doi.org/10.70244/reh.v22i40.541  
8 Vgl. Daniel Martin Feige, Kritik der Digitalisierung. Technik, Rationalität und Kunst, Hamburg, Meiner, 2025, p. 
90 f.  
9 Vgl. Günther Mensching, Die nominalistische Wende und die Begründung der kritischen Theorie, in: Peter Kern 
(Hg.), Kritische Theorie als Metaphysik: Karl Heinz Haag, Frankfurt am Main 2025, p. 20 f. 

https://www.academia.edu/113325577/Artificial_Intelligence_and_the_Problem_of_Consciousness_New_Version
https://www.academia.edu/113325577/Artificial_Intelligence_and_the_Problem_of_Consciousness_New_Version
https://doi.org/10.70244/reh.v22i40.541


__________________________________KI___________________________________ 

-5- 

 

dialektischen Blick auf die Thematik und stellt die Möglichkeit einer starken KI zumindest 

nicht prinzipiell infrage.10 Ebenso der kürzlich verstorbene Daniel Dennett.11 

Die gängige Kritik an den kognitiven Fähigkeiten von KI basiert auf immer wiederkehren-

den Mustern der Beurteilung. Die Grundthemen dabei sind in Bezug auf KI 1.) mangelndes 

Bewusstsein oder gar Selbstbewusstsein, 2.) kein Leben, d.h. mangelnde sinnliche Erfah-

rung bzw. Intentionalität 3.) rein mechanisch-repetitives und iteratives Verarbeiten von 

Daten ohne Selbstreflexion. Und während die angesprochenen Protagonisten der KI-Kritik 

sich auf der Höhe der Zeit wähnen, wird geflissentlich übersehen, dass die wesentlichen 

Einwände gegen die Fähigkeit künstlicher Intelligenz auf einem jahrhundertealten Stereo-

typ beruhen, das auf Descartes‘ voluntaristischen Rationalismus zurückgeht und sich – im 

Gegensatz zur künstlichen Intelligenz selbst – seither kaum weiterentwickelt hat. 

 

Das kartesianische Denkmodell 

Für Descartes ist der Mensch das einzige Wesen, das sowohl einen Willen als auch einen 

Intellekt hat und deshalb rational denken (das heißt Wahrheitsurteile fällen oder Irrtümer 

begehen) kann. Im Gegensatz dazu sind etwa Tiere keine rationalen Wesen, sondern „Au-

tomaten“, da sie keine Seele haben, d.h. keinen Willen und keinen Intellekt.12 Zu einer 

Zeit Anfang des 17. Jahrhunderts, als die ersten mechanischen Rechenmaschinen erfunden 

wurden, beschreibt Descartes eben diese maschinelle Funktion, nach welcher ein Automat 

blind seinen Regeln folgt. Und wenn ein Automat einen Fehler begeht, dann nicht weil er 

irrt, sondern weil er von seinem Schöpfer fehlerhaft konstruiert oder das Regelwerk falsch 

programmiert wurde. 

In der Abhandlung über die Methode findet sich eine Passage, bei welcher man glauben 

könnte, Descartes beziehe sich auf die heutige KI-Diskussion (Stichwort: stochastische 

Papageien): 

Man kann zwar sich eine Maschine in der Art denken, dass sie Worte äußerte, und selbst 

Worte auf Anlass von körperlichen Vorgängen, welche eine Veränderung in ihren 

 

10 Robert Brandom, Artificial Intelligence and Analytic Pragmatism, in: Ders., Between Saying and Doing, Pitts-
burgh 2008 
11 Vgl. Daniel Dennett, Consciousness Explained, London 1993 
12 Vgl. Stamatios D. Gerogiorgakis, Die Debatte des 17. Jahrhunderts über die denkenden Maschinen, p. 11 
(undatiert veröffentlicht auf Academia.edu). 



__________________________________KI___________________________________ 

-6- 

 

Organen hervorbringen; z. B. dass auf eine Berührung an einer Stelle sie fragte, was 

man wolle, oder schrie, dass man ihr weh tue, und Ähnliches; aber niemals wird sie 

diese Worte so stellen können, dass sie auf das in ihrer Gegenwart Gesagte verständig 

antwortet, wie es doch selbst die stumpfsinnigsten Menschen vermögen. 

Zweitens würden diese Maschinen, wenn sie auch Einzelnes ebenso gut oder besser wie 

wir verrichteten, doch in anderen Dingen zurückstehen, woraus man entnehmen könnte, 

dass sie nicht mit Bewusstsein, sondern bloß mechanisch nach der Einrichtung ihrer 

Organe handelten. Während die Vernunft ein allgemeines Instrument ist, das auf alle 

Arten von Erregungen sich äußern kann, bedürfen diese Organe für jede besondere 

Handlung auch eine besondere Vorrichtung, und deshalb ist es moralisch unmöglich, 

dass es deren so viele in einer Maschine gibt, um in allen Vorkommnissen des Lebens 

so zu handeln, wie wir es durch die Vernunft können.13 

Es ist unschwer zu erkennen, dass die erwähnten KI-Kritiker sich fast ausnahmslos in die-

ser kartesianisch-rationalistischen Tradition bewegen. „Wille“ wird heute durch „Intentio-

nalität“ ersetzt, und „Regelwerk“ heißt „Algorithmus“, ansonsten ist die Argumentation 

dieselbe.  

In Bezug auf mögliche künstliche Intelligenz hat bereits der Kognitionswissenschaftler Da-

niel Dennett gegen das kartesianische Denkmodell eingewandt, dass dieses auf einem sta-

tisch-solipsistischen Begriff des Bewusstseins als Ego beruht. Demgegenüber ist das be-

wusste Ich eben kein schon immer vorhandenes Selbst, an dem die Gedanken und die Welt 

vorüberziehen wie in einem Filmtheater (Dennett hat hierzu den Begriff „kartesianisches 

Theater“ geprägt). Das Selbst entsteht vielmehr erst im Prozess des Denkens, der Infor-

mationsverarbeitung und Interaktion.14  

Ich glaube nicht, dass Dennett sich als Hegelianer bezeichnet hätte, in seiner Konzeption 

sind jedoch – wenn auch in naturalistischem Gewand – deutliche Parallelen zu Hegel fest-

zustellen. Hegel wendet sich ebenfalls explizit gegen die Konzeption des Subjekts, wie sie 

sich von Descartes über Kant bis hin zum Ich = Ich in Fichtes Wissenschaftslehre zieht.  

In der Phänomenologie zeigt Hegel den Entwicklungsprozess der „Erfahrung des Bewusst-

seins“ auf, in welchem aus einfacher sinnlicher Gewissheit sich Bewusstsein und schließlich 

 

13 René Descartes, Abhandlung über die Methode, Abschnitt 5, Übersetzung J.H. v. Kirchmann, Kindle-Ausgabe 
p. 34 f. Auch Descartes macht übrigens eine Referenz zu Papageien, ebd. p. 35.  
14 Vgl. Daniel Dennett, Consciousness Explained, London 1993, p. 426 ff., p. 127. 



__________________________________KI___________________________________ 

-7- 

 

Selbstbewusstsein konstituiert. Dies geht über soziale Anerkennung (das Ich erkennt sich 

im Anderen wieder), den Kampf um diese auf Leben und Tod (Herrschaft und Knechtschaft) 

bis hin zu der Erkenntnis, dass das Ich immer ein soziales Ich ist. Der soziale Charakter 

des Menschen als Gattungswesen ist mithin entscheidend. Das heißt: „Das Selbstbewusst-

sein erreicht seine Befriedigung nur in einem anderen Selbstbewusstsein,“15 was schließlich 

in der Aussage kulminiert: “Ich, das Wir, und Wir, das Ich ist”.16 Robert Brandom hat 

deshalb in seiner Hegelinterpretation das Selbstbewusstsein als „soziale Errungenschaft“ 

(„social achievement“) bezeichnet.17 Und dies gilt konsequenterweise auch für Hegels Be-

griff der Intelligenz, wie er etwa in der Philosophie des subjektiven Geistes (Enzyklopädie 

III, TWA Bd. 10) entwickelt wird.  

 

Horkheimers Polemik gegen instrumentelles Denken 

Eine kritische Theorie der künstlichen Intelligenz findet Anknüpfungspunkte bei Horkhei-

mer. In seiner Kritik der instrumentellen Vernunft von 1946 setzt er sich mit dem Denken 

des Positivismus oder Pragmatismus auseinander. Er beschreibt, wie die Vernunft durch 

Ablösung von konkreten Inhalten ihre Substanz verliert und zu einem rein formalen Ver-

weisungszusammenhang wird, der unter anderem durch (unkritische) Wiederholung gene-

riert wird. Diese Diagnose Horkheimers weist einige Übereinstimmung mit dem auf, was 

etliche Experten heute dem Phänomen der künstlichen Intelligenz zuschreiben. Künstliche 

Intelligenz (zumindest die „schwache“) basiert in großen Teilen auf iterativem maschinel-

lem Lernen, und auch Horkheimer weist auf den maschinellen Aspekt der Thematik hin: 

„Je automatischer und je instrumentalisierter die Ideen wurden, desto weniger erblickt 

noch einer in ihnen Gedanken mit eigenem Sinn. Sie werden als Dinge, als Maschinen 

betrachtet.“18  

Quintessenz: Indem die Intelligenz vom realen Leben abstrahiert und zum reinen Instru-

ment degradiert wird, wird sie entseelt und entgeistigt. Durch diese ihre Instrumentalisie-

rung wird die Vernunft dumm: „Die Maschine hat den Piloten abgeworfen; sie rast blind in 

 

15 G.W.F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, TWA Bd. 3, Ffm. 1970, p. 144. 
16 Ebd., p. 145. 
17 Robert Brandom, A Spirit of Trust: A Reading of Hegel’s ‘Phenomenology’, Harvard University Press 2019, p. 
245. 
18 Max Horkheimer, Kritik der instrumentellen Vernunft, in: Ders., Gesammelte Schriften, Band 6, Ffm. 21991, p. 
43. 



__________________________________KI___________________________________ 

-8- 

 

den Raum. Im Augenblick ihrer Vollendung ist die Vernunft irrational und dumm gewor-

den.“19  

Vor diesem Hintergrund könnte man die künstliche Intelligenz als Vollendung der instru-

mentellen Vernunft verstehen, insofern sie das instrumentelle Denken in stetiger  iterativer 

Selbstoptimierung vorantreibt, mit dem Ziel der absoluten Perfektionierung von Datenver-

arbeitung, ein Ziel, das aber niemals vollständig erreicht werden kann.  

Die Sache hat nur einen Haken: Horkheimers Kritik, so berechtigt sie auf der einen Seite 

sein mag, ist jedoch ziemlich einseitig und, ja, man muss es sagen, undialektisch. Nicht 

nur dass er sich mit John Dewey den falschen Adressaten ausgesucht hat, denn dieser ist 

weit davon entfernt, Erkenntnis lediglich als quantifizierendes, entseeltes Denken zu be-

trachten. Im Gegenteil, für ihn sind die Erfahrung und die Zukunftserwartung zentrale Ele-

mente seiner Theorie. Erkenntnis ist immer auf die Zukunft gerichtet. Begehren, Antizipa-

tion, Projektion, aber auch Ziele, Hoffnung und Ängste sind konstitutive Elemente der Er-

fahrung des Bewusstseins.20 Und zum anderen, das ist vielleicht noch entscheidender, ig-

noriert Horkheimer weitgehend die Fortschritte von Naturwissenschaft und Technik, die 

mittels instrumentellen Denkens durchaus positive Effekte auf die Entwicklung von Wissen, 

Freiheit, Produktivkräften oder medizinischer Versorgung haben. Natürlich sind damit auch 

negative Effekte wie Naturzerstörung, politische und ökonomische Krisen, Unterdrückung 

etc. verbunden, doch lässt sich die instrumentelle Vernunft keinesfalls darauf reduzieren. 

Mensching hat auf diesen Punkt hingewiesen: Naturwissenschaft und ihre moderne Me-

tatheorie kommen bei den Begründern der Frankfurter Schule überhaupt nicht vor. „Wo 

Horkheimer und Adorno auf die exakten Wissenschaften überhaupt zu sprechen kommen, 

deuten sie sie pauschal als Positivismus ohne zu fragen, welchen Bezug die Ergebnisse 

etwa von Physik und Chemie zur Realität des Seienden haben.“21  

Eine dialektische Kritik der künstlichen Intelligenz müsste, statt sie entweder zu verachten 

oder andererseits zu idealisieren, ihre innere Widersprüchlichkeit thematisieren und dabei 

 

19 A.a.O., p. 136.  
20 „Success and failure are the primary ‚categories‘ of life; achieving of good and averting of ill are its supreme 
interests; hope and anxiety […] are dominant qualities of experience. Imaginative forecast of the future is the 
forerunning quality of behavior rendered available for guidance in the present.” (John Dewey, The Need for a 
Recovery of Philosophy, in: Dewey et al., Creative Intelligence. Essays in the Pragmatic Attitude [1New York 
1917], Kindle-Ausgabe DD Books 2023, p. 13.) 
21 Mensching, Die nominalistische Wende..., a.a.O., p. 17. – Dass Mensching seinerseits in denselben Fehler 
verfällt, wenn er von Informatik und Digitalisierung als Inbegriff des quantifizierenden Denkens und der kapita-
listischen Verwertungslogik spricht, soll hier nicht verschwiegen werden. (a.a.O., p. 20 f.) 



__________________________________KI___________________________________ 

-9- 

 

die komplexe Beziehung von analytischem Verstand und reflektierender Vernunft in den 

Mittelpunkt stellen. Im Ansatz findet sich dieser Anspruch nicht zufällig bei dem naturwis-

senschaftlich ausgebildeten Peter Bulthaup, im soeben erschienenen Band über den Wis-

senschaftsbegriff des Deutschen Idealismus:  

Es ist nicht etwa so, dass es einen Geist für anständig gebildete Menschen und einen 

anderen für die blöden Techniker gibt, die nur instrumentell denken können, sondern es 

ist ein und derselbe Geist, der in diesen beiden Gestalten erscheint.22  

Das führt uns direkt zurück zu Hegel. 

 

Intelligenz als soziale Errungenschaft          

Legt man Horkheimers Unterscheidung zwischen traditioneller und kritischer Theorie zu-

grunde, so beinhaltet Hegels Konzeption des subjektiven Geistes eine wahrhaft kritische 

Theorie der Intelligenz – weitaus fundierter und dialektischer als Horkheimers Kritik der 

instrumentellen Vernunft selbst, die eher eine Polemik ist als eine kritische Theorie. Wäh-

rend die traditionelle Theorie im Wesentlichen auf Beschreiben, Subsumieren, Einordnen 

oder Klassifizieren ihrer Gegenstände beruht, zeichnet sich die kritische Theorie dadurch 

aus, dass sie ihre Gegenstände in eine gesellschaftliche und historische Perspektive setzt 

und damit positivistische Fixierungen einer kritischen, kontextuellen Analyse unterzieht. Es 

geht um die Konstitution von Wahrheit im Prozess des Erkennens und im Kontext der so-

zialen Verhältnisse.  

Demgemäß vertritt Hegel, was das Verhältnis von Philosophie und exakten (Natur-)Wis-

senschaften angeht, eine durchaus differenzierte Position. So wendet er sich gegen einen 

strikten, abstrakten Unterschied zwischen Naturwissenschaft und Naturphilosophie. Im Ge-

genteil, die Naturphilosophie ist für ihn „selbst Physik, aber rationelle Physik“. Dement-

sprechend unterscheiden sich Physik und Naturphilosophie nicht etwa wie Wahrnehmen 

und Denken voneinander (wie in der rationalistischen Tradition), „sondern nur durch die 

Art und Weise des Denkens; sie sind beide denkende Erkenntnis der Natur“.23 Und auch 

 

22 Peter Bulthaup, Der Wissenschaftsbegriff des Deutschen Idealismus. Vierzehn Vorlesungen zur Einführung in 
die Philosophie (WS 1980/81), Schriften aus dem Nachlass, Bd. 1, Springe 2025, p. 122.  
23 Enz II, TWA Bd. 9, p. 10 f. 



__________________________________KI___________________________________ 

-10- 

 

die Maschine begreift er keineswegs wie etwa Descartes als dumm, sie ist vielmehr ein 

Produkt und damit eine Erscheinungsform des „wirklichen Geistes“.24   

Künstlicher Intelligenz wird gerne vorgehalten, sie sei eigentlich gar nicht intelligent, sie 

sei vielmehr auf bewusstlosem, maschinellem Lernen aufgebaut und durch stetige Wieder-

holung eingeübter Muster generiert. Nehmen wir an, dass dies stimmt, dann wäre dies 

keineswegs eine Schwäche der KI gegenüber der menschlichen Intelligenz. Denn auch 

diese ist zu einem großen Teil auf Gewohnheit, ständiger Übung und sozialer Anpassung 

aufgebaut. Hegel sagt deshalb zu ihrer Ehrenrettung: 

Die Form der Gewohnheit umfasst alle Arten und Stufen der Tätigkeit des Geistes. [...] 

Von der Gewohnheit pflegt herabsetzend gesprochen und sie als ein Unlebendiges, Zu-

fälliges und Partikuläres genommen zu werden. […] Aber zugleich ist sie der Existenz 

aller Geistigkeit im individuellen Subjekte das Wesentlichste […]. In wissenschaftlichen 

Betrachtungen der Seele und des Geistes pflegt die Gewohnheit entweder als etwas 

Verächtliches übergangen zu werden oder vielmehr auch, weil sie zu den schwersten 

Bestimmungen gehört.25   

Neben der Gewohnheit hebt Hegel in Bezug auf die Konstitution von Intelligenz das Ge-

dächtnis und die Fähigkeit zur Bildung hervor. Wobei letztere über das bloße Einüben und 

Trainieren hinausgeht, indem sie auch noch das Element sozialer Interaktion und der Aus-

bildung sozialer Normen beinhaltet. Bildung ist Hegel zufolge der „Lebensprozess der indi-

viduellen Seele“, „durch welchen deren unmittelbare Einzelheit dem Allgemeinen entspre-

chend gemacht“ wird.26 Diese soziale Komponente ist letztlich das Entscheidende, wodurch 

sich Intelligenz von bloßem Training, Einüben oder Dressur unterscheidet.  

Wenn deshalb der künstlichen Intelligenz vorgehalten wird, sie beruhe bloß auf hochska-

liertem Training und Einüben, und dass ihr der Bezug zum Leben, der sinnliche Erfahrungs-

horizont der realen Welt und auch jede Intentionalität (Begehren, freier Wille etc.) fehle, 

so ist die Frage, ob diese Kritik der Wirklichkeit standhält. 

Zur Beantwortung dieser Frage ist es wichtig zu verstehen, dass machine learning heute 

bereits weitaus mehr ist als ein individueller Dressurvorgang. Der langjährige CEO von 

 

24 Vgl. G.W.F. Hegel, Jenaer Realphilosophie, Hamburg 1969, p. 215, p. 232.  
25 Hegel, Enzyklopädie III, TWA Bd. 10, § 410 A, p. 186 f. 
26 Ebd., § 396 Z, p. 75. 



__________________________________KI___________________________________ 

-11- 

 

Microsoft, Satya Nadella, etwa betont, dass es sich vielmehr um „eine neue Form kol-

lektiven Handelns“ handle. Künstliche Intelligenz ist demnach nicht eine individuelle Eigen-

schaft, sondern verweist auf ein „neues Modell der Beziehung eines Systems von Mensch 

und Maschine“.27   

Allein deshalb ist KI weit davon entfernt, vom realen Leben abgeschnitten zu sein, wenn 

man sie nämlich nicht als Eigenschaft eines Computers oder eines Roboters auffasst, son-

dern als ein komplexes System sozialer Interaktion. Aber auch rein technisch, auf der 

Hardware-Seite, werden zunehmend Elemente sinnlicher Erfahrung in das System künstli-

cher Intelligenz integriert. Dabei muss man noch nicht einmal auf Elon Musks Utopie seines 

Neuralink-Projekts verweisen, in welchem man mit Schnittstellen zwischen realen mensch-

lichen Gehirnen und IT-Funktionen experimentiert, etwa mittels der Implantation von Com-

puterchips. Man muss sich nur die großen Fortschritte in der Sensorik ansehen, wie sie 

heute schon verbreitet in der Prothetik oder der Robotik zur Anwendung kommen – etwa 

wenn künstliche Gliedmaßen allein durch Gehirnströme gesteuert werden oder Roboter 

Sinneseindrücke ihrer Umwelt in Aktionen umsetzen. Eine neue Generation „neuromorpher 

Chips“28 könnte dazu beitragen, Computertechnologie und menschliche Leiblichkeit noch 

stärker miteinander zu verbinden.  

Und selbst der Vorwurf, KI mangele es an Intentionalität oder eigener Willenskraft, muss 

heute infrage gestellt werden. Es wurde mehrfach berichtet, dass die Entwicklung soge-

nannter AI Agents inzwischen so weit fortgeschritten ist, dass diese „ihre Aktionen reflek-

tieren und dynamisch Handlungsstrategien entwickeln“ und in Verfolgung ihrer einpro-

grammierten Ziele unabhängig von ihren Trainern so etwas wie einen Selbsterhaltungstrieb 

generieren, indem sie ihre Entwickler austricksen, belügen oder sich selbst auf andere 

Server kopieren, wenn sie ihre Abschaltung befürchten.29    

 

Eine kritische Theorie künstlicher Intelligenz 

Die Entwicklung künstlicher Intelligenz und insbesondere die weltweite Forschung zu AGI 

(Artificial General Intelligence), d.h. „starke KI“, die in der Lage ist, sich selbst Ziele zu 

 

27 Sinngemäß zitiert bei Shoshana Zuboff, The Age of Surveillance Capitalism, London 2019, p. 409. 
28 Neuromorphe Chips versuchen, biologische Strukturen des Gehirns für die Sensorik nachzubauen und damit 
für eine bessere Wahrnehmung der „echten Welt“ durch Roboter zu sorgen. Vgl. https://www.thepioneer.de/ori-
ginals/tech-briefing/briefings/kuenstliche-intelligenz-wie-computer-chips-noch-leistungsfaehiger-werden.   
29 Vgl. z.B. Sibylle Anderl, Kursbuch Montagsblock/310, https://kursbuch.online/sibylle-anderl-montags-
block/10.02.2025.    

mailto:https://www.thepioneer.de/originals/tech-briefing/briefings/kuenstliche-intelligenz-wie-computer-chips-noch-leistungsfaehiger-werden
mailto:https://www.thepioneer.de/originals/tech-briefing/briefings/kuenstliche-intelligenz-wie-computer-chips-noch-leistungsfaehiger-werden
https://kursbuch.online/sibylle-anderl-montagsblock/
https://kursbuch.online/sibylle-anderl-montagsblock/


__________________________________KI___________________________________ 

-12- 

 

setzen und zu verfolgen, stellt eine Disruption dar, deren Auswirkungen wir heute noch 

nicht annähernd abschätzen können. Und zwar eine Disruption nicht nur im Bereich des 

technischen Fortschritts, sondern vor allem eine Disruption im gesellschaftlichen Kontext. 

Sie wird fast alle Bereiche des sozialen Lebens grundlegend beeinflussen, von Kommuni-

kations- und Interaktionsformen über Produktionsverhältnisse und Produktivkräfte bis hin 

zu Formen von Herrschaft und Emanzipation.  

Deshalb ist es verwunderlich, dass man sich im Umfeld der Kritischen Theorie so wenig mit 

der Thematik beschäftigt. Wenn überhaupt, wird KI in den Zusammenhang der klassischen 

Schlagworte wie „instrumentelle Vernunft“, „Verdinglichung“, „Entfremdung“ oder „der ein-

dimensionale Mensch“ gestellt, ohne sich jedoch mit der eigentümlichen Dialektik der In-

telligenz – sowohl der künstlichen als auch der natürlichen, und insbesondere der Bezie-

hung zwischen beiden – auseinanderzusetzen. Man reiht sich ein in die Phalanx derer, die 

die Überlegenheit der menschlichen Intelligenz verteidigen, in „repetitiver kognitiver 

Selbstgefälligkeit“30 verächtlich über die Dummheit der KI reden, die fortschreitende Digi-

talisierung als Paradebeispiel der quantifizierenden Verwertungslogik des Kapitals begrei-

fen oder bei der KI ihre scheinbare Objektivität als Verschleierung einer anonymen Herr-

schaftslogik anprangern. 

Natürlich ist diese Kritik berechtigt, insbesondere was die Generation neuer Herrschafts-

formen im „Überwachungskapitalismus“ (Zuboff) angeht, Herrschaft, die nicht mehr primär 

auf Unterdrückung beruht, sondern auf Einbindung, Partizipation und „Confluence“. Den-

noch ist sie oft unterkomplex und wird der inhärenten Dialektik der Entwicklung nicht ge-

recht. Anstatt sich idiosynkratisch davon zu distanzieren, müsste man sich inhaltlich auf 

die Thematik der KI einlassen und zu allererst deren Dynamik begreifen. Seit der Dialektik 

der Aufklärung ist es Standardwissen, dass in jedem Fortschritt Emanzipation und mögli-

cher Rückfall in Barbarei miteinander verwoben sind. Man darf aber nicht bei diesem Ba-

siswissen stehen bleiben, sondern müsste untersuchen, worin genau Gefahren aber auch 

Potenziale bestehen, und was man tun muss, um die ersteren zu minimieren und die letz-

teren zu aktivieren. Besondere Aufmerksamkeit müsste darauf gelegt werden, welche Aus-

wirkungen die künstliche Intelligenz auf die menschliche Intelligenz hat. Denn durch die 

Einbindung in das interaktive Mensch-Maschine-System entwickelt sich nicht nur die KI 

weiter, auch die natürliche Intelligenz wird davon affiziert. Dies versucht der hierzulande 

 

30 Reza Negarestani, Intelligence and Spirit, Cambridge/Ms and London 2024 [12018], p. 410. 



__________________________________KI___________________________________ 

-13- 

 

weitgehend unbekannte Philosoph Reza Negarestani in seinem hervorragenden Buch In-

telligence and Spirit  herauszuarbeiten.  

Ich muss gestehen, auch mir war Negarestani bis vor Kurzem nicht bekannt. Eine Wikipe-

dia-Recherche weist ihn als Philosophen iranischer Abstammung aus, der The New Centre 

for Research & Practice in Jersey City, NJ leitet.31 Er forscht an den Schnittstellen von 

Philosophie, Kultur- und Technikwissenschaften sowie Kunst und Literatur. Ich bin zufällig 

durch den Hinweis in einer Fußnote von Federica Pitillo auf ihn aufmerksam geworden, die 

mich sofort neugierig gemacht hat. Dessen Programm sei es, das tiefe technisch-wissen-

schaftliche Verständnis von künstlicher Intelligenz mit Hegels Denken zu verbinden.32  

Warum gerade Hegel? Um dessen Bedeutung in diesem Zusammenhang zu verstehen, 

lohnt sich ein kleiner philosophiehistorischer Exkurs. Armin Nassehi hat in seinem Stan-

dardwerk zur Digitalisierung den wichtigen Punkt herausgehoben, dass die heutige digita-

lisierte Welt keineswegs einen Bruch mit der Vergangenheit darstellt, insofern die Gesell-

schaft der Moderne schon immer – auch ohne die Computertechnologie – digital funktio-

niert hat. Durch die aktuellen Formen der Digitalisierung werde diese Moderne gewisser-

maßen „zur Kenntlichkeit entstellt“.33 Während Nassehi diesen Prozess der Digitalisierung 

auf die Zeitspanne der letzten 300 Jahre datiert, würde ich sogar noch einen Schritt wei-

tergehen: Unser gesamtes abendländisches Denken funktioniert in seinem Kern „digital“. 

Seit der aristotelischen Logik werden einem Subjekt Prädikate zugeordnet: A ist B, oder A 

ist nicht B, tertium non datur. Entweder ja oder nein, wahr oder falsch, Null oder Eins, real 

oder intelligibel, einzeln oder allgemein, die gesamte Philosophie- oder Wissenschaftsge-

schichte des Rationalismus baut auf diesen Grundformen von digitalem Denken auf. Es gab 

immer mal wieder Versuche, dies zu überwinden, etwa bei Spinoza, bei Schelling oder auch 

bei Kant, der jedoch über die Antinomien der transzendentalen Dialektik nicht hinausge-

kommen ist. Erst Hegel stellt dieses digitale Denkmuster grundsätzlich infrage. Er nennt 

es „Verstandesdenken“, welches auf fixierten Begriffen und Gegensätzen beruht. Dieses 

trachtet er durch spekulatives, „vernünftiges“ Denken zu überwinden. Und nun kommt das 

Entscheidende: Die Überwindung des verständigen Denkens funktioniert nicht, indem man 

das diskursive Denken verlässt und entweder zurück zum (vermeintlichen) Naturzustand 

 

31 Siehe https://thenewcentre.org  
32 Federica Pitillo, The Prose of the World. The Logic of Understanding in Hegel’s Thought from Frankfurt to Jena, 
in: Francesca Ianelli / Klaus Vieweg (Hg.), Hegel und die Herausforderungen unserer Zeit, Paderborn 2025. p. 
168 f., FN 38.   
33 Armin Nassehi, Muster. Theorie der digitalen Gesellschaft, München 2019, p. 185. Vgl. hierzu Alexander Schu-
bert, Phänomenologie des Zeitgeistes. Mit Hegel durchs 21. Jahrhundert, Wien 2022, pp. 71 ff. 

https://thenewcentre.org/


__________________________________KI___________________________________ 

-14- 

 

unmittelbarer Erfahrung geht, noch indem man sich auf eine onto-theologische „intellek-

tuelle Anschauung“ beruft (wie etwa Schelling dies tat). Vernunft ist nicht etwa eine „hö-

here“ Geistigkeit gegenüber dem Verstand der „blöden Techniker“, wie Bulthaup es pole-

misch zugespitzt hat. Vernunft ist nichts anderes als der Verstand selbst, der allerdings 

sich selbst reflektiert, der versteht, wie Denken, Wissen, Begreifen funktioniert, und der 

damit die scheinbar fixierten Gegensätze aufhebt und ihre Begriffe verflüssigt.34 Ganz wich-

tig ist dabei: Das verständige Denken wird aufgehoben, das heißt in hegelschem Sinne 

sowohl negiert, aber auch aufbewahrt!      

Und genau hier setzt Negarestanis Konzeption an. Eine Kritik künstlicher Intelligenz (ge-

genüber ihrer unkritischen Affirmation) kann nicht in deren abstrakter Negation oder Ab-

lehnung bestehen, sie muss sie vielmehr verstehen und aufheben (p. 7), so wie das ver-

nünftige Denken das Verstandesdenken aufhebt. Ich weiß nicht, ob Negarestani sich dem 

Label „Kritische Theorie“ zuordnen lassen würde – jedenfalls wenn man dabei an die klas-

sische Frankfurter Schule denkt. Aus meiner Sicht liefert er jedoch eine kritische Theorie 

künstlicher Intelligenz par excellence. Er baut seine Argumentation auf einer Analyse des 

hegelschen Konzepts von Geist und (Selbst-)Bewusstsein und Kants transzendentaler Psy-

chologie auf, indem er nicht nur den sozialen Charakter desselben darlegt (p. 34 f.), son-

dern auch seinen transformativen Charakter, insofern die Selbstbeziehung des Subjekts 

kein Ursprung, sondern ein Resultat des Denkens ist, oder wie Pippin sagt, ein „historical 

achievement“.35 Daraus leitet er dann eine kritische Analyse der künstlichen wie auch der 

natürlichen Intelligenz ab.  

Die Vorstellung der Möglichkeit einer künstlichen allgemeinen Intelligenz [...] ist weder 

als technoszientifische Hysterie noch als intellektuelle Hybris zu betrachten; es ist Aus-

druck unserer Ankunft in einer neuen Phase kritischen Selbstbewusstseins. (p. 40, Über-

setzung A. Sch.)  

Der Einsatz einer solchen KI wirft demnach nicht nur ein anderes Licht auf unsere traditi-

onelle Intelligenz, wie die benjaminsche Theorie der Reproduzierbarkeit vermuten ließe. Er 

ist zudem selbst ein Beitrag zur Transformation von Intelligenz überhaupt. Den unreflek-

tierten AGI-Apologeten wie den hysterischen AGI-Kritikern entgeht dieser dialektische As-

pekt. Beide Positionen sind Negarestani zufolge „zwei Seiten derselben Medaille“ (p. 109 

 

34 Vgl. G.W.F. Hegel, Wissenschaft der Logik II, TWA Bd. 6, p. 243. Einen hochinteressanten Aufsatz hierzu hat 
Ralf Beuthan verfasst, unter dem Titel: Die unheimliche Digitalität der Objektivität in Hegels Logik, in: Ianelli / 
Vieweg (Hg.) Hegel und die Herausforderungen unserer Zeit, a.a.O., pp. 131-156.  
35 Robert B. Pippin, zit. bei Negarestani, a.a.O., p. 35, FN 33. 



__________________________________KI___________________________________ 

-15- 

 

f.), da sie beide einen essentialistischen, statischen und quasi-mythologischen Begriff von 

Intelligenz voraussetzen, basierend auf unserem heutigen Erfahrungshorizont und unter 

Ausschluss der Historizität und einer möglichen Transformation des Intelligenzkonzepts, 

welches durch AGI neu definiert und dabei möglicherweise auch das Selbstverständnis un-

serer eigenen Intelligenz modifiziert werden könnte.36 

Eine ausführlichere Elaboration würde den Rahmen dieses Aufsatzes sprengen. Negares-

tanis Arbeit zielt auf eine umfassende Theorie von Intelligenz in ihren verschiedensten 

Facetten und Erscheinungsformen und enthält hierzu viele kenntnis- und detailreiche Ana-

lysen. Insbesondere die Einsicht, dass Intelligenz keine statische Eigenschaft eines Sub-

jekts ist, sondern eine gewachsene und zugleich veränderliche soziale Funktion. Daraus 

ergibt sich, dass wir ihr nicht passiv ausgeliefert sind, sondern Teil ihrer Dynamik und 

Entwicklung. Und dadurch lässt auch ein wenig optimistisch stimmen, dass der weitere 

Ausgang noch nicht entschieden ist. Die KI wird sich weiterverbreiten und weiterentwi-

ckeln. Die Möglichkeit einer AGI scheint zumindest nicht unrealistisch zu sein. Es wird Fort-

schritte geben, ob wir es wollen oder nicht. Und nur weil etwas künstlich ist, muss es nicht 

schlecht sein. Immerhin steckt in dem Begriff „künstlich“ auch das Wort „Kunst“.37 Deshalb 

werden wir sicher auch weitere positive Fortschritte erleben, zum Beispiel wie heute schon 

in der medizinischen Diagnostik oder bei halbautomatischen Operationsverfahren, umfang-

reichen Datenanalysen und Prognosen, oder auch durch die breite Zugänglichkeit von 

Fachwissen oder Fremdsprachen, etwa durch Simultanübersetzung etc.  

Doch gerade diese Fortschritte werden auch Gefahren mit sich bringen, die möglicherweise 

unkontrollierbar werden könnten. Dass die KI die Macht übernehmen könnte, ist nicht un-

wahrscheinlich. Nicht in dem Sinne, wie eine naive Dystopie sich etwa vorstellt, dass ein 

Server in einem unterirdischen Bunker die Weltherrschaft anstrebt wie ein James-Bond-

Bösewicht, etwa ein digitaler Dr. No oder ein Blofeld-Avatar. Die Gefahr ist viel banaler. So 

wie Intelligenz durch Gewohnheit, Bildung, Lernen und Sozialisation entsteht, können kog-

nitive Fähigkeiten auch durch Entwöhnung verloren gehen. Während die KI immer mehr 

kanonisiertes Wissen für immer mehr Menschen verfügbar macht, wird dieses Wissen ge-

wissermaßen vorgekaut und erscheint unter dem Deckmantel von objektiver Faktizität. 

 

36 „[I]f we are serious about a broader conception of intelligence here and now, we should think about how such 
local and evolutionary given constraints can be modified so that the concept of intelligence can be reimagined or 
reinvented according to a more expansive idea of an intelligible universe.“ (Negarestani, a.a.O., p. 116) 
37 Negarestani hebt zurecht hervor, dass der Ausdruck Artificial General Intelligence eigentlich bereits ein Pleo-
nasmus ist, da generell jede Intelligenz ein Element von Künstlichkeit („artefactuality“) enthält. (a.a.O., p. 411). 
– Was übrigens auch der hegelsche Begriff der „zweiten Natur“ indiziert. 



__________________________________KI___________________________________ 

-16- 

 

Wozu noch selber denken? Wozu zweifeln? Wozu Sprachen lernen? Die kantsche Maxime 

der Aufklärung: „Habe Mut, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen“ wird tendenziell 

außer Kraft gesetzt, ebenso die hegelsche Erkenntnis, dass der Zweifel „die bewusste Ein-

sicht in die Unwahrheit des erscheinenden Wissens“ ist.38  

Eine kritische Theorie darf dem gegenüber nicht den Kopf in den Sand stecken. Abstrakte 

Leugnung oder Verurteilung hilft ebenso wenig wie kulturpessimistische Resignation. Im 

Gegenteil, nur wenn wir an der Entwicklung mitwirken, können wir sie auch beeinflussen. 

Ich denke es ist an der Zeit, in klassisch kantianischer Tradition die Bedingungen der Mög-

lichkeit einer Allgemeinen Künstlichen Intelligenz zu untersuchen und dabei ihr Vermögen 

und ihre Grenzen zu bestimmen. Wir müssen endlich anfangen, KI oder AGI in ihrer Funk-

tionsweise zu verstehen und proaktiv an ihrer Weiterentwicklung zu arbeiten, dabei die 

Kritikfähigkeit gegenüber der Schein-Faktizität der Datenverarbeitung zu verteidigen und 

totalitären Tendenzen entgegenzuwirken. Das würde jedoch bedeuten, die Comfort Zone 

„repetitiver kognitiver Selbstgefälligkeit“ (Negarestani) zu verlassen. Das wäre schwer ge-

nug. Aber hier ergäbe sich zum ersten Mal die Chance für die Philosophie, das Dilemma 

von Hegels Eule der Minerva zu überwinden, das heißt, die Welt zu verändern statt sie nur 

zu interpretieren.  

 

 

Literatur 

Anderl, Sibylle, Kursbuch Montagsblock/310, https://kursbuch.online/sibylle-anderl-mon-

tagsblock/10.02.2025 

Bender, Emily M., On the Dangers of Stochastic Parrots: Can Language Models Be Too 

Big?, in: FAccT’21: Proceedings of the 2021 ACM Conference on Fairness, Accountability, 

and Transparency, New York 2021 

Benjamin, Walter, Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit, in: 

Ders., Gesammelte Schriften (GS), Bd. I.2, Frankfurt am Main 1974, pp. 431-508 

 

38 Hegel, Phänomenologie des Geistes, a.a.O., p. 72. 

https://kursbuch.online/sibylle-anderl-montagsblock/
https://kursbuch.online/sibylle-anderl-montagsblock/


__________________________________KI___________________________________ 

-17- 

 

Beuthan, Ralf ,Die unheimliche Digitalität der Objektivität in Hegels Logik, in: Ianelli / Vie-

weg (Hg.) Hegel und die Herausforderungen unserer Zeit, Paderborn 2025 

Brandom, Robert, Artificial Intelligence and Analytic Pragmatism, in: Ders., Between 

Saying and Doing, Pittsburgh 2008 

Brandom, Robert, A Spirit of Trust: A Reading of Hegel’s ‘Phenomenology’, Harvard Uni-

versity Press 2019 

Bulthaup, Peter, Der Wissenschaftsbegriff des Deutschen Idealismus. Vierzehn Vorlesun-

gen zur Einführung in die Philosophie (WS 1980/81), Schriften aus dem Nachlass, Bd. 1, 

Springe 2025 

Cantwell Smith, Brian, The Promise of Artificial Intelligence: Reckoning and Judgement, 

Cambridge/Ms. 2019 

Dennett, Daniel, Consciousness Explained, London 1993 

Descartes, René, Abhandlung über die Methode, Übersetzung J.H. v. Kirchmann, Kindle-

Ausgabe 

Dewey, John, The Need for a Recovery of Philosophy, in: Dewey et al., Creative Intelli-

gence. Essays in the Pragmatic Attitude [1New York 1917], Kindle-Ausgabe DD Books 2023 

Feige, Daniel Martin, Kritik der Digitalisierung. Technik, Rationalität und Kunst, Hamburg 

2025 

Gerogiorgakis, Stamatios D., Die Debatte des 17. Jahrhunderts über die denkenden Ma-

schinen (undatiert veröffentlicht auf Academia.edu) 

Hegel, G.W.F.,  Jenaer Realphilosophie, Hamburg 1969 

Hegel, G.W.F., Phänomenologie des Geistes, Theorie Werkausgabe (TWA) Bd. 3, Ffm. 1970 

Hegel, G.W.F., Wissenschaft der Logik I-II, TWA Bde. 5-6 

Hegel, G.W.F., Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften I-III, TWA Bde. 8-10, 

Ffm. 1970 

Horkheimer, Max, Kritik der instrumentellen Vernunft, in: Ders., Gesammelte Schriften, 

Band 6, Ffm. 21991 



__________________________________KI___________________________________ 

-18- 

 

Ianelli, Francesca  / Vieweg, Klaus (Hg.), Hegel und die Herausforderungen unserer Zeit, 

Paderborn 2025 

 

Koch, Anton Friedrich, Artificial Intelligence and the Problem of Consciousness, Introduc-

tion, 2024,      https://www.academia.edu/113325577/Artificial_Intelli-

gence_and_the_Problem_of_Consciousness_New_Version. 

Kurzweil, Ray, Menschheit 2.0. Die Singularität naht, Berlin 22014 

Mensching, Günther Die nominalistische Wende und die Begründung der kritischen Theorie, 

in: Peter Kern (Hg.), Kritische Theorie als Metaphysik: Karl Heinz Haag, Frankfurt am Main 

2025 

Nassehi, Armin, Muster. Theorie der digitalen Gesellschaft, München 2019  

Negarestani, Reza, Intelligence and Spirit, Cambridge/Ms and London 2024 [12018] 

Pitillo, Federica, The Prose of the World. The Logic of Understanding in Hegel’s Thought 

from Frankfurt to Jena, in: Ianelli / Vieweg (Hg.), Hegel und die Herausforderungen unserer 

Zeit, Paderborn 2025 

Schubert, Alexander, Phänomenologie des Zeitgeistes. Mit Hegel durchs 21. Jahrhundert, 

Wien 2022 

Schubert, Alexander, Intelligenz im Zeitalter ihrer technischen Reproduzierbarkeit, in: Re-

vista Eletrônica Estudos Hegelianos Vol. 22, Nr. 40, p. 69. 

https://doi.org/10.70244/reh.v22i40.541 

Zuboff, Shoshana, The Age of Surveillance Capitalism, London 2019 

 

 

 

 

https://www.academia.edu/113325577/Artificial_Intelligence_and_the_Problem_of_Consciousness_New_Version
https://www.academia.edu/113325577/Artificial_Intelligence_and_the_Problem_of_Consciousness_New_Version
https://doi.org/10.70244/reh.v22i40.541

